
1/4

SAMUEL HUNTINGTON REVISITED 19.02.2015 | Stephan Stetter & Jan Busse

„Gedanklich im Jahre 1850“
Nicht Kultur führt zu Konflikten. Ungleichheit und
Exklusion begründen das Bedürfnis nach kulturellen
Abgrenzungen.

Es ist eine interessante Fußnote, dass Samuel Huntington seinen
ursprünglich noch mit einem Fragezeichen versehenen Aufsatz zum „The
Clash of Civilizations?“ in Foreign Affairs veröffentlichte – der
Zeitschrift, die Anfang der 1920er Jahre aus dem Zusammenschluss des
Journal of International Relations mit dem Journal of Race Development
entstand. Denn bei Huntington findet sich zunächst das
Billardkugelmodell der internationalen Politik: Eine Welt der großen
Schachfiguren. Für Huntington bekanntlich die ethnisch-religiös-
kulturellen Blöcke der afrikanischen, hinduistischen, japanischen,
konfuzianischen, lateinamerikanischen, slawisch-orthodoxen und
westlichen Zivilisation.

Gleichzeitig findet sich bei Huntington ein tiefer Glaube an die
kulturelle Bedrohung des Westens durch nicht ganz so zivilisierte
Andere. Es fällt auf, dass Huntingtons Aufzählungen von Kulturen nicht
wertneutral alphabetisch sondern stets hierarchisch sind. Oben steht der
Westen – und er steht gegen den Rest. Er wird so lange abwehrbereit sein
müssen, bis dieser nicht nur modern, sondern auch westlich geworden ist.

Eine solche zivilisatorische Entwicklung nach „oben“ traut er in naher
Zukunft nur der „lateinamerikanischen“ und „slawisch-orthodoxen“
Kultur zu. Solange die Menschheit nicht in Gänze modern und westlich
ist, empfiehlt Huntington als Gegenmittel eines Kampfes aller gegen alle
Koexistenz (d.h. Segregation) und kluge Machtpolitik. Huntington ist
dabei nicht übermäßig von einer neokonservativen mission civilisatrice
angetrieben. Es geht ihm defensiv darum, große Konflikte zwischen den
zivilisatorischen Blöcken zu verhindern, globale Koexistenz zu
garantieren und die Gefahr einer „konfuzianisch-islamischen Allianz“
einzudämmen. Dabei solle der Westen durchaus „Differenzen zwischen
konfuzianischen und islamischen Staaten ausnutzen“.

Es geht Huntington aber nicht nur um Außenpolitik, sondern auch
darum, die zivilisatorische „Reinheit“ des Westens zu schützen. In seinem

https://www.ipg-journal.de/ipg/autorinnen-und-autoren/autor/stephan-stetter/
https://www.ipg-journal.de/ipg/autorinnen-und-autoren/autor/jan-busse/


2/4

Buch Who Are We? aus dem Jahr 2004 stellt er deswegen den
segregierten zivilisatorischen Blöcken ein innenpolitisches
Segregationsmodell an die Seite. Mit diesem will er einen vermeintlich
bedrohlichen Multikulturalismus in den USA abwehren. Es sind dieser
„racist cultural realism“ und eine „anti-imperialist defensive Eurocentric
angst“, auf deren Grundlage Huntington Konflikte in der Weltpolitik
sucht und findet. Damit steht er in einer im späten 19. Jahrhundert
beginnenden Tradition westlicher Wissenschaft und Publizistik, die eine
vermeintlich „nüchterne“ Beschreibung geopolitischer Konflikte mit
einem emotionalen und hierarchischen Fokus auf Zivilisationen,
Kulturen und Rassen (wie es früher hieß) verbindet.

Dabei gerät aber mehr aus dem Blick, als gewonnen wird. Huntington
vernachlässigt vieles, was zum Kernbestand der Forschung zu
Globalisierung gehört. Etwa die Bedeutung einer seit dem 19.
Jahrhundert entstehenden Weltkultur. Oder die Relevanz globaler
Normen und sozialer Organisation. Oder die Signifikanz des „global
consciousness“ (Roland Robertson) einer menschlichen Zivilisation.
Ohne diese Faktoren entspricht die Welt Huntingtons gedanklich dem
Jahre 1850 und nicht dem späten 20. Jahrhundert.

Huntingtons Thesen
führen zu einer verkürzten
und verzerrten
Darstellung gegenwärtiger
Konflikte.

Zugleich ignoriert er zentrale Aspekte des
Wissensschatzes der Friedens- und
Konfliktforschung. Zum einen die Relevanz
internationaler Organisationen und
Normen für die Einhegung von Konflikten
(also nicht Segregation und containment
sondern regionale und globale Integration).
Zum anderen die Konfliktgründe, die in der
Forschung zu Recht als zentral gesehen
werden: autoritäre staatliche Ordnungen,
die zur Exklusion ethno-nationaler Gruppen
führen und das Entstehen regionaler
Sicherheitsordnungen behindern. Massive
soziale, politische, wirtschaftliche
Ungleichheit und die hieraus resultierende
Verteilung gesellschaftlicher Inklusion und
Exklusion befeuern Gewaltkonflikte. Daran
ist der Westen nicht unschuldig.
Huntingtons Selbst-Exkulpation des
Westens führt nicht weiter. Denn der lange
Schatten der kolonialen Vergangenheit, der
politische Ordnungen in vielen
„Weltbürgerkriegsregionen“ mitprägt, kann
nicht übersehen werden. All das hat mit

https://books.google.de/books?id=RJkgAwAAQBAJ&pg=PA279&lpg=PA279&dq=%E2%80%9Eracist+cultural+realism%E2%80%9C++hobson&source=bl&ots=Wn56PUV10W&sig=13y-p-DFho5zUtifJMDeNKkRUt8&hl=de&sa=X&ei=vi7jVJO4B4jxasaYAg&ved=0CDAQ6AEwAg#v=onepage&q=%E2%80%9Eracist%20cultural%20realism%E2%80%9C%20%20hobson&f=false
https://books.google.de/books?id=RJkgAwAAQBAJ&pg=PA279&lpg=PA279&dq=%E2%80%9Eracist+cultural+realism%E2%80%9C++hobson&source=bl&ots=Wn56PUV10W&sig=13y-p-DFho5zUtifJMDeNKkRUt8&hl=de&sa=X&ei=vi7jVJO4B4jxasaYAg&ved=0CDAQ6AEwAg#v=onepage&q=%E2%80%9Eracist%20cultural%20realism%E2%80%9C%20%20hobson&f=false


3/4

Kultur wenig, mit Macht und Herrschaft
aber sehr viel zu tun. Nicht Kultur führt zu
Konflikten. Vielmehr begründen
Ungleichheiten und soziale Exklusion,
historisch und gegenwärtig, das Bedürfnis
nach kulturellen Abgrenzungen. Immanuel
Wallerstein hat das mit seinem Bonmot von
der „Kultur als ideologischem Schlachtfeld
der Moderne“ viel trennschärfer als
Huntington beobachtet.

Huntingtons Thesen führen zu einer verkürzten und verzerrten
Darstellung gegenwärtiger Konflikte. Anstatt vermeintlich homogene
Zivilisationen in den Blick zu nehmen, ist eine historisch-soziologische
Analyse des langen Schattens der Kolonialisierung einerseits und der bis
heute praktizierten Exklusion vieler Bevölkerungsgruppen in post-
kolonialen Staaten andererseits für ein tieferes Verständnis gegenwärtiger
Konflikte zielführender. Man kann den IS problematisch finden, ohne
deswegen auf Huntington zurückzugreifen. Huntingtons Analyse ist
vielleicht einerseits nur vor dem Hintergrund der Blockkonfrontation
des Kalten Krieges zu verstehen – der vermeintlich bipolaren Ordnung
jener Zeit – für die Huntington ein ebenso einfaches Substitut sucht –
und andererseits vor dem Hintergrund einer in das 19. Jahrhundert
zurückreichenden Melange von „nüchterner“ Geopolitik und ängstlicher
zivilisatorischer Hierarchisierung.

Stephan Stetter
München

Stephan Stetter ist Professor für Internationale Politik und
Konfliktforschung an der Universität der Bundeswehr München und
Mitherausgeber der Zeitschrift für Internationale Beziehungen. Er

forscht und publiziert international zu historisch-soziologischen Theorien
Internationaler Politik, zu Nahostthemen sowie zur EU-Außenpolitik.



4/4

Jan Busse
München

Jan Busse ist wissenschaftlicher Mitarbeiter an der Universität der
Bundeswehr in München. Er forscht zu Fragen globaler politischer

Theorie sowie gesellschaftlichen und politischen Dynamiken im Nahen
Osten. Zuletzt erschien von ihm und René Wildangel das Buch Das
rebellische Spiel: Die Macht das Fußballs im Nahen Osten und die

Katar-WM.

1 LESERBRIEFE

Hans Wulfbaum schrieb am 19.02.2015

Zweifelsfrei der bislang beste Text im
Monantsschwerpunkt. Einer Weltkultur stehe ich
dennoch skeptisch gegenüber. Sorgen doch Differenz-
Ziehungen und Abgrenzungen ohne Abwertung dafür,
dass allzu große Machtkonzentrationen verhindert
werden!

Zum Seitenanfang

https://www.werkstatt-verlag.de/buecher/fussball-allgemein/das-rebellische-spiel-die-macht-des-fussballs-im-nahen-osten-und-die
https://www.werkstatt-verlag.de/buecher/fussball-allgemein/das-rebellische-spiel-die-macht-des-fussballs-im-nahen-osten-und-die
https://www.werkstatt-verlag.de/buecher/fussball-allgemein/das-rebellische-spiel-die-macht-des-fussballs-im-nahen-osten-und-die

